

# اَتَكُنْهُمْ اَكْيَامٍ مَا رَأَيْتُ

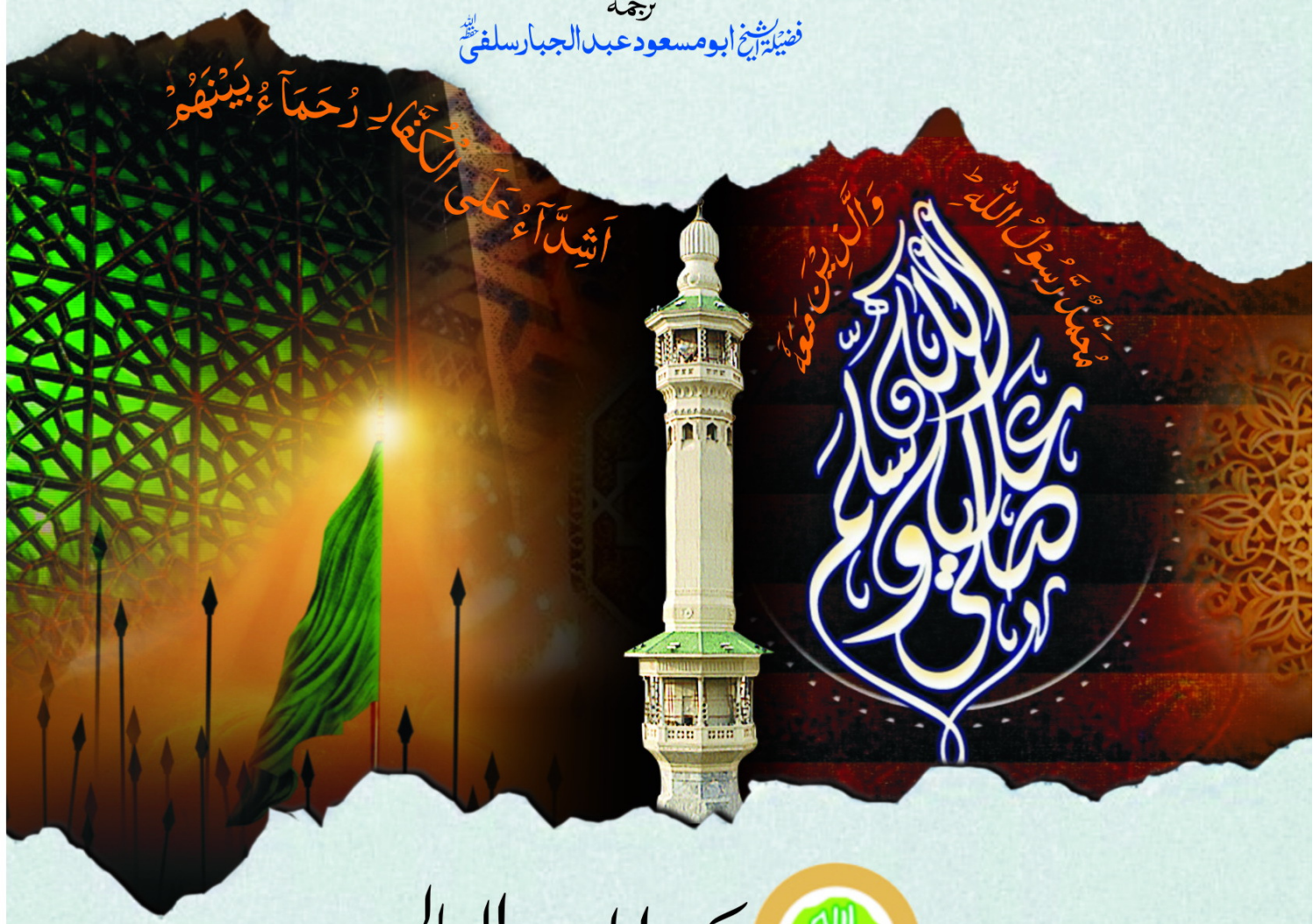
بعثت رسول سے واقعہ کر بلا تک

تألیف

فضیل شیخ عثمان بن محمد الناصری آل خمیس

ترجمہ

فضیل شیخ ابو مسعود عبد الجبار سلفی



مکتبہ اہل بیت العالی



میں سے کچھ افراد دین اسلام سے مرتد ہو گئے تھے، پھر وہ زبردست لڑائی کے بعد تلوار کی قوت سے خائن ہو کر طوعاً و کرھاً اسلام کی طرف لوٹ آئے۔ ان میں سے بعض ایسے بھی تھے جو اسلام کی طرف لوٹ تو آئے لیکن ان کے دل میں فلق تھا اور یہی لوگ اس بات سے نالاں اور رنجیدہ تھے کہ حکومت ہمیشہ سے قریش کے ہاتھ میں کیوں چلی آ رہی ہے اور قریش کے پاس حکومت ہمیشہ کیوں رہے؟

چنانچہ ابن خلدون لکھتے ہیں کہ:

”بعض عربی قبائل، قریش میں حکومت رہنے سے ناخوش تھے اور ان کے دل ان کے خلاف نفرت سے بھر چکے تھے۔ اس لیے وہ گورنروں پر متعرض رہتے اور ان کی عیب گیری میں لگے رہتے۔ جب انہوں نے حضرت عثمان میں نرمی دیکھی تو چڑھ دوڑے۔

یہ ہیں وہ اہم اور بنیادی اسباب، جو فتنے کا باعث بنے، ان کے علاوہ کچھ دیگر اسباب بھی تھے لیکن میں طوالت کے خوف سے انہیں بیان کرنے سے قاصر ہوں۔

### حضرت عثمان رضی اللہ عنہ پر اعتراضات

اب میں انتصار کے ساتھ ان اعتراضات کا تذکرہ کرتا ہوں جو حضرت عثمان کی حکومت پر کیے گئے تھے، پھر ان شاء اللہ تفصیل کے ساتھ ان کا جائزہ لوں گا۔

پہلا اعتراض: انہوں نے کہا کہ اس نے اپنے قریبی رشتہ داروں کو گورنر تعینات کیا۔

دوسرा اعتراض: انہوں نے ابوذر غنیمہ کو رہبڑہ کی طرف جلاوطن کیا۔

تیسرا اعتراض: انہوں نے مروان بن حکم کو فریقہ کا خمس دیا۔

چوتھا اعتراض: انہوں نے مصاہف جلا دیئے اور لوگوں کو ایک مصحف پر جمع کیا۔

پانچواں اعتراض: انہوں نے عبد اللہ بن مسعودؓ کو اتنا مارا کہ ان کی انتزیابی پھٹ گئیں اور

حضرت عمار بن یاسرؓ کو اتنا مارا کہ ان کی پسلیاں ٹوٹ گئیں۔

- چھٹا اعتراض: انہوں نے چراگاہ وسیع کر دی۔
- ساتواں اعتراض: انہوں نے سفر میں پوری نماز ادا کی۔
- آٹھواں اعتراض: وہ غزوہ اُحد کے دن میدان جنگ سے فرار ہو گئے تھے۔
- نانواں اعتراض: وہ غزوہ بدر میں حاضر نہ تھے۔
- دسوائیں اعتراض: وہ بیعت رضوان میں شریک نہ ہوئے تھے۔
- گیارہواں اعتراض: انہوں نے ہر مزان کے بد لے میں عبید اللہ بن عمر کو قتل نہ کیا۔
- بارہواں اعتراض: انہوں نے جمعہ کے دن دوسری اذان کا اضافہ کیا جبکہ نبی کریم ﷺ اور شیخین کے دور خلافت میں صرف ایک اذان ہوتی تھی۔
- تیرہواں اعتراض: حضرت نبی کریم ﷺ نے مردان کے والد حکم بن العاص کو جلاوطن کیا تھا اور انہوں نے واپس بلا لیا۔

علاوه ازیں دیگر اعتراضات بھی کیے مثلاً وہ منبر پر حضرت نبی کریم ﷺ والی سیڑھی پر چڑھے۔ کیونکہ نبی کریم ﷺ پہلی سیڑھی پر خطبہ دیتے تھے۔ جب حضرت ابو بکر آئے تو وہ دوسری پر اتر آئے اور جب حضرت عمر آئے تو وہ تیسری پر اتر آئے۔ اور جب حضرت عثمان کا دور آیا تو وہ پہلی سیڑھی پر چڑھ کر خطبہ دینے لگے اور

آن تک یہی طور طریقہ چلا آ رہا ہے۔ ①

① متوكل علی اللہ عباسی نے ایک دفعہ اپنے ہم نشیوں کے سامنے حضرت عثمان پر سبابیوں کے چند اعتراضات بیان کرتے ہوئے کہا کہ حضرت ابو بکر صدقی نمبر بولی پر خطبہ دیتے تو حضرت نبی کریم ﷺ والی سیڑھی سے نیچے والی سیڑھی پر کھڑے ہو کر خطبہ دیتے اور حضرت عمر بن حفیظ اپنے دور خلافت میں ابو بکر والی سیڑھی سے نیچے والی سیڑھی پر خطبہ ارشاد فرماتے جب حضرت عثمان آئے تو انہوں نے حضرت نبی کریم ﷺ والی سیڑھی پر خطبہ دینا شروع کر دیا تھا، تو اس کے ہمیشیں عباد نے یہ سن کر کہا، اے امیر المؤمنین! حضرت عثمان سے بڑھ کر اور کوئی آپ کا محسن نہیں ہو سکتا! اس نے کہا وہ کیسے؟ تیرے لیے خرابی ہو! اس نے کہا اگر شیخین کی طرح ہر خلیفہ نیچے اترتا رہتا تو آج آپ نے ہمیں میں کھڑے ہو کر خطبہ دینا تھا! یہ سن کر متوكل علی اللہ اور سارے درباری کھلکھلا کر پہن دیئے۔ بحوالہ ایقاظ اولی الہمم العالیہ (مولفہ عبدالعزیز محمد سلمان) (متترجم)

اور انہوں نے یہ بھی کہا ہے کہ حضرت عمر فاروق درہ لگاتے تھے لیکن انہوں کے کوڑا لگانا شروع کر دیا۔

اور انہوں یہ بھی کہا کہ آپ نے صحابی رسول حضرت ابو درداء کو تکلیف دی۔ علاوہ ازیں دیگر اعتراضات بھی جن میں سے اکثر تو ان پر جھوٹ اور باقی غلط فہمی پر ہتھی تھے اور مجتنے اب ان کا تفصیلی جائزہ۔

### حضرت عثمان پر اعتراضات کا تفصیلی جائزہ

پہلا اعتراض: قرابت داروں کو حاکم بنانا:

حضرت عثمان نے اپنے کون سے قربی رشتہ داروں کو حاکم مقرر کیا؟  
حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اپنے جن رشتہ داروں کو حاکم مقرر کیا۔ ان میں سے پہلے حاکم حضرت معاویہ، دوسرے عبداللہ بن سعد بن ابی السرح، تیسرا ولید بن عقبہ، چوتھے سعید بن العاص، پانچویں عبداللہ بن عامر یہ پانچ حاکم تھے اور یہ آپ کے قربی رشتہ داروں میں سے تھے۔

اور ان کے خیال میں ان کا تقریر حضرت عثمان پر اقرباً پروری کا دھبہ ہے، اس لیے پہلے ہم اس بات کا جائزہ لیتے ہیں کہ حضرت عثمان کے دیگر حاکم کون کون سے تھے اور ان کی تعداد کتنی تھی؟

اور وہ تھے (۱) حضرت ابو موسیٰ اشعری، (۲) قعیق ع بن عمرو، (۳) جابر مزنی، (۴) حبیب بن مسلمہ، (۵) عبد الرحمن بن خالد بن ولید، (۶) ابو الاعور سلمی، (۷) حکیم بن سلامہ، (۸) اشعش بن قیس، (۹) جریر بن عبد اللہ بھجی، (۱۰) عتبیہ بن نحاس، (۱۱) مالک بن حبیب، (۱۲) نسیر عجلی، (۱۳) سائب بن اقرع، (۱۴) سعید بن قیس، (۱۵) سلمان بن ربیعہ، (۱۶) ختیس بن خبیش۔  
یہ تھے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے غیر اموی گورنر، اگر ہم ان میں امویوں کو شامل

کریں تو ان کی تعداد اکیس بنتی ہے۔

کیا ان میں سے بنی امیہ کے پانچ حاکموں کا مستحق ولایت ہونا صحیح نہیں؟  
جو کہ کل حاکموں کا ایک چوتھائی بھی نہیں بنتے۔۔

جبکہ ہمیں اس بات کا بخوبی علم ہے کہ حضرت نبی کریم ﷺ اور وہ کی  
بہ نسبت بنو امیہ کو زیادہ تر حاکم مقرر کرتے تھے۔

مزید برآں یہ کہ یہ پانچ اموی حاکم بیک وقت (مختلف صوبوں پر) تعینات  
نہ تھے، بلکہ حضرت عثمانؓ نے ولیدؓ بن عقبہ اموی کو حاکم بنایا پھر اسے معزول کر کے  
اس کی جگہ سعیدؓ بن العاص اموی کو مقرر کیا تو یہ ایک وقت میں پانچ تونہ ہوئے۔

علاوه ازیں حضرت عثمانؓ اپنی شہادت سے قبل سعید بن العاص کو بھی  
معزول کر چکے تھے تو گویا جب آپ کی شہادت ہوئی اس وقت بنو امیہ میں سے فقط تین  
حاکم تھے۔ ایک حضرت معاویہؓ، دوسرے عبداللہؓ بن سعد اور تیسرا عبداللہؓ بن عامر۔  
حضرت عثمانؓ نے ولید بن عقبہ اور سعید بن العاص کو معزول کر دیا لیکن  
ان کو کہاں سے معزول کیا؟ کوفہ سے۔

وہ کوفہ کہ جس سے حضرت عمرؓ نے حضرت سعد بن ابی وقار کو معزول کیا  
تھا۔ اس کوفہ سے کہ جو کسی حاکم سے کبھی خوش نہ رہا۔

اس بنا پر حضرت عثمان کا ان حاکموں کو معزول کرنا ان میں کسی عیب کا سبب نہ قرار  
دیا جائے گا بلکہ یہ اس شہر کا عیب سمجھا جائے گا جس پر انہیں حاکم مقرر کیا گیا۔ (آٹھویں  
صدی کے مجدد اور شہرہ آفاق مصلح) شیخ الاسلام ابن تیمیہ علیہ السلام فرماتے ہیں:  
کہ ہمارے علم کے مطابق قریش کے کسی قبیلہ سے حضرت نبی کریم ﷺ کے  
اتنے حاکم نہ تھے جتنے بنو امیہ سے تھے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ تعداد میں بھی زیادہ تھے  
اور ان میں شرافت اور سرداری اور معاملات کو سلیمانیہ کی خوبیاں بھی نسبتاً زیادہ تھیں۔ ①

اور جن اموی حاکموں کو حضرت رسول کریم ﷺ نے (مختلف صوبوں پر) حاکم مقرر کیا تھا وہ تھے (۱) عتاب بن اسید اموی، (۲) ابوسفیان بن حرب اموی، (۳) خالد بن سعید اموی، (۴) عثمان بن سعید اموی، (۵) ابان بن سعید اموی۔ یہ پانچ حاکم تھے اور ان کی تعداد اتنی بی ہے جتنی حضرت عثمانؓ کے اموی حاکموں کی تھی حالانکہ دو رِبُوی کی نسبت دو رِعنائی میں مملکت اسلامی کی وسعت اور صوبوں کی تعداد کئی گناز یادہ ہو چکی تھی۔

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان حاکموں نے اپنی الہیت کو ثابت کیا یا نہیں؟ عنقریب حضرت عثمانؓ کے ان حاکموں کی کارگردگی اور الہیت کے متعلق، اہل علم کی شہادتیں بیان کی جائیں گی۔

البتہ ہم یہ کہنے میں حق بجانب ہیں کہ حضرت امیر المؤمنین علی المرتضیؑ نے بھی اپنے رشته داروں کو حاکم مقرر کیا<sup>①</sup> اور ان پر کوئی اعتراض نہیں کیا گیا اور ہم بھی اعتراض نہیں کرتے۔ مگر حضرت عثمانؓ کے اپنے رشته داروں کو حاکم بنانے پر دو قسم کے شخص معارض ہیں۔ سنی یا شیعی۔

شیعی کو تو یہ جواب دیا جائے گا کہ حضرت علیؓ نے بھی اپنے قریبی رشته داروں کو حاکم بنایا۔ اس لیے معاملہ برابر ہوا، اگر حضرت عثمانؓ کا اپنے قریبی رشته داروں کو حاکم بنانا قابل اعتراض ہے تو حضرت علیؓ کا اپنے قریبی رشته داروں کو حاکم بنانا بھی قابل اعتراض ہے اور اگر حضرت علیؓ پر کوئی اعتراض نہیں تو حضرت عثمانؓ پر اعتراض کیوں؟

بلکہ جن لوگوں کو حضرت عثمانؓ نے حاکم مقرر کیا تھا، وہ سب کے سب ان حاکموں سے افضل تھے، جنہیں حضرت علیؓ نے حاکم بنایا۔ سو اے حضرت ابن عباس کے۔ (رضی اللہ عنہ)

<sup>①</sup> حضرت علیؓ نے اپنے بچپن اپنے بھائی عبد اللہ بن عباس، عبید اللہ بن عباس، شم بن عباس، تمام بن عباس اور اپنے ربیب میثے محمد بن ابو بکر کو حاکم مقرر کیا تھا۔ دیکھئے تاریخ غلیفہ بن خیاط: ۲۰۰ تا ۲۱۱

اور اگر حضرت عثمان پر اعتراض کرنے والا سنی ہے تو ہم اسے جواب دیں گے کہ:  
آپ اپنے اعتراض کی بنابرداریوں میں سے کسی ایک بات اعتراض کریں گے۔  
ایک تو یہ کہ حضرت عثمان نے ان کو اس بنا پر حاکم بنایا کہ..... وہ ان کے رشتہ  
دار تھے جبکہ وہ گورنری کے لائق نہ تھے۔  
اور دوسری بات یہ کہ حضرت عثمان انہیں گورنری کے اہل سمجھتے تھے۔ اس لیے  
ان کو گورنر بنایا۔

اور اصل یہ ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ جیسے صحابہ کے بارے میں حسن ظن رکھا جائے۔  
اس کے بعد ہم ان گورنوں کے حالات پر نظر ڈالتے ہیں جن کو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ  
نے حاکم (گورنر) بنایا تھا۔ تو آئیے ہم، ان حاکموں کے متعلق اہل علم کے اقوال ملاحظہ کریں۔

#### پہلے حاکم، حضرت امیر معاویہ بن ابوسفیان رضی اللہ عنہما:

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے بہترین حاکم ہونے میں کسی مسلمان کو اختلاف  
نہیں۔ بلکہ اہل شام ان پر جان پچاہو رکرتے تھے۔ [رضی اللہ عنہ]  
امیر المؤمنین سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے انہیں یہاں کا حاکم مقرر کیا تھا اور حضرت  
عثمان رضی اللہ عنہ نے صرف اتنا کیا کہ انہیں اس عہدے پر برقرار رکھا اور دیگر صوبے بھی  
ان کی امارت کے ماتحت کر دیئے۔ علاوہ ازیں آپ حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل  
ہونے والی وحی کے کاتب بھی تھے اور بہترین حاکم بھی۔

#### حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”بِخَيْرٍ أَئِمَّتُكُمْ مَنْ تُحِبُّونَهُمْ وَ يُحِبُّونَكُمْ وَ تُصْلُوْنَ عَلَيْهِمْ وَ  
يُصْلُوْنَ عَلَيْكُمْ“ <sup>①</sup>

”کہ تمہارے بہترین حکمران وہ ہیں جن سے تم محبت کرو اور وہ تم سے محبت

کریں اور تم ان کے لیے دعا کرو اور وہ تمہارے لیے دعا کریں۔“  
اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ ایسے ہی (مقبول ترین) حاکم تھے۔

### دوسرا حاکم، حضرت عبد اللہ بن سعد بن ابی السرج:

یہ حضرت نبی کریم ﷺ کا صحابی تھا، پھر یہ مرتد ہو کر مسلمہ کذاب کے ساتھ مل گیا۔ بعد ازاں توبہ کر کے حضرت نبی کریم ﷺ کی خدمت میں آپ کی بیعت کرنے کے لیے حاضر ہوا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے سفارش کی:

”کہ اے اللہ کے پیارے رسول اس سے بیعت لے لیجئے یہ توبہ کر کے آیا ہے، لیکن آپ نے بیعت نہ لی۔ حضرت عثمان نے پھر درخواست کی، آپ نے پھر بھی بیعت نہ لی۔ حضرت عثمان نے تیسری مرتبہ پھر درخواست کی تو آپ نے ہاتھ بڑھادیا تو اس نے آپ کے ہاتھ پر بیعت کر لی۔“<sup>①</sup>

چنانچہ اس نے اپنے طریقہ عمل سے رجوع کر لیا اور اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف لوٹ آیا۔ اور اسی کے ہاتھوں افریقہ فتح ہوا۔ اس کے متعلق امام ذہبی فرماتے ہیں:

”اس نے نہ تو حدود سے تجاوز کیا اور نہ کوئی ایسا کام کیا جس پر گرفت کی جا

نوٹ= طبقات حنبل جلد دوم صفحہ: ۱۲۵ پر شہرہ آفاق محدث اور زادہ امام ابو الحاقی ابراہیم بغدادی حربی عہد شیعیہ کے حوالے سے درج ہے کہ انہوں نے حضرت معاویہ بن ابوسفیان رضی اللہ عنہ کے بختی ہونے پر مندرجہ ذیل احادیث اور آثار سے استدلال فرمایا کہ:

حضرت عرباض بن ساریہ فرماتے ہیں کہ انہوں نے حضرت رسول کریم ﷺ کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ:

”اے اللہ! معاویہ کو کتاب اور حساب سکھا دے اور اسے عذاب سے بچا۔“

اور حضرت رسول کریم ﷺ متجاب الدعوات تھے جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ عذاب سے بچ گئے ہیں تو پھر وہ

جنت میں ہیں۔ [مترجم] [طبقات حنبلہ جلد دوم ص ۱۲۵]

❶ ابو داؤد کتاب الحدود باب الحكم من ارد: ۴۳۵۹

سکے اور یہ گورنر بڑا دریادل اور عقلمند انسان ثابت ہوا۔ افریقہ میں جتنی بھی فتوحات ہوئیں وہ ساری کی ساری اسی کے ہاتھ پر ہوئیں۔ [ثنتی عہد]

### تیسراے حاکم، سعید بن العاص اموی

یہ حضرت رسول کریم ﷺ کے برگزیدہ اور پسندیدہ صحابہ میں تھے۔ ان کے متعلق امام ذہبی علیہ السلام فرماتے ہیں:

”کَانَ أَمِيرًا شَرِيفًا جَوَادًا مَمْدُودًا حَلِيمًا وَ قُورَا ذَا حَزْمٍ وَ عَقْلٍ يَصْلُحُ لِلْخَلَافَةِ“<sup>①</sup>

”کہ یہ بڑا عزت دار اور دریادل، ہر دعزیز، بربدار، باوقار اور مستقل مزاج اور عقلمند امیر تھا۔ اور خلافت کے لیے موزوں تھا۔“<sup>②</sup>

### چوتھے حاکم، عبداللہ بن عامر بن کریز :

انہوں نے کسرائے ایران کے مقبوضات اور خراسان کو فتح کیا۔ بلکہ حضرت عثمانؓ کے دور خلافت میں اسی کے ہاتھ پر مملکت فارس کی فتح کامل ہوئی اور انہوں نے بجتان اور کرمان وغیرہ علاقوں کو فتح کیا۔ ان کے متعلق امام ذہبی فرماتے ہیں:

① سیر اعلام النبلاء: ۴۵/۳

② حضرت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اکرم العرب قرار دیا تھا حالانکہ یہ اس وقت نوسال کے بچ تھے، یہ بڑے دریادل اور فیاض انسان تھے، سائل کو خالی نہ لوٹاتے اگرچہ قرض اٹھا کر دینا پڑتا، ان کی اسی روشن کی وجہ سے ان پر اسی ہزار دینا قرض چڑھ گیا، جوان کے بیٹے نے ان کی وفات کے بعد ادا کیا، حضرت علی المرتضیؑ کی نخت جگہ حضرت امکثوم نے حضرت عمر کی شہادت کے بعد ان سے نکاح کی خواہش ظاہر کی اور ایک لاکھ درہم حق مہر وصول کی جی کر لیا تھا اور حضرت حسن بن علی ان کے ولی بنے پر تیار ہو گئے تھے، لیکن آپ نے حضرت حسین بن علی کی پاسداری کرتے ہوئے نکاح سے معدتر کر لی، کیونکہ وہ اپنی اس بہن کا نکاح اپنے عزم زادے کرنا چاہتے تھے البتہ آپ نے حق مہر کی رقم واپس نہ لی۔ (تاریخ اسلام امام ذہبی) [مترجم]

”كَانَ مِنْ كِبَارِ أُمَّرَاءِ الْعَرَبِ وَ شُحْنَاعِهِمْ وَ أَجْوَادِهِمْ“<sup>①</sup>  
 ”کہ یہ عرب کے بڑے ولتمند اور دلیر ترین اور سخنی انسانوں میں سے تھا۔“

### پانچویں حاکم، ولید بن عقبہ:

امام عامر بن شراحیل شعیی عاشقی کے پاس، عبیب بن مسلمہ اور ان کے  
 جہاد اور ان کی فتوحات کا تذکرہ ہونے لگا، تو انہوں نے فرمایا:  
 ”کاش کہ تم ولید اور اس کے غزوات اور امارت کا دور پالیتے۔“

ولید بن عقبہ، پانچ سال تک کوفہ پر امیر رہے اور باوجود امیر ہونے کے  
 ان کے گھر پر کوئی دروازہ نہ تھا، جس کا جی چاہتا وہ اس کے پاس جاتا اور گفتگو کرتا  
 اور لوگ ان سے محبت کرتے تھے۔ لیکن کوفہ والوں کی تلوں مزا جی مشہور ہے۔ ولید  
 بن عقبہ پر دو چیزوں کا الزم کا لگایا جاتا ہے۔  
 پہلا الزم تو یہ ہے کہ مفسرین کے بقول اس کے متعلق اللہ تعالیٰ کا فرمان  
 نازل ہوا ہے۔

﴿يَا يَاهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأً فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوْا قَوْمًا  
 بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوْا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِيْمِينَ﴾ [الحجرات: ۶]

”اے ایمان والو! اگر کوئی فاسق تمہارے پاس کسی قسم کی خبر لائے تو اس کی  
 تحقیق کر لیا کرو، ایسا نہ ہو کہ تم کسی قوم کو بغیر تحقیق کیے (غلط فہمی میں) نقصان

❶ سیرا علام النبلاء ۲۱/۳

نوٹ = حضرت عبد اللہ بن عامر بابکی طرف سے اموی اور مان کی طرف سے ہاشمی تھے، جب یہ پیدا ہوئے تھے تو  
 انہیں حضرت رسول کریم ﷺ کی خدمت میں لا یا گیا، تو آپ نے اپنالب مبارک اس کے منہ میں ڈال دیا، یہ  
 غثہ عث کر کے نوش کرنے لگے، آپ نے فرمایا: ”اے امویو! تمہارا یہ بچہ تمہاری نسبت ہم سے زیادہ مشابہ  
 ہے اور میں امید کرتا ہوں کہ اسے سیرابی نصیب ہو گئی۔ یہ حملی بڑا بہادر اور سخنی انسان تھا، ایک دفعہ ایک سائل نے  
 ان سے دوائی کے طور پر چند روز کے لیے گائے کا دودھ مانگا، تو انہوں نے اسے سات سو گائیں بہر کر دی  
 تھیں۔ [اصابہ۔ منہاج القاصدین] (متترجم)

پہنچا بیٹھو، پھر تم اپنے کیے پر پچھتا نے بیٹھ جاؤ۔“

تفسیر میں یہ بات بڑی مشہور ہے کہ یہ آیت اس وقت نازل ہوئی جب حضرت نبی کریم ﷺ نے ولید بن عقبہ کو بنی مصطلق کے صدقات وصول کرنے کے لیے روانہ کیا۔ جب یہ ان کی طرف گیا تو انہیں اپنی طرف آتے ہوئے دیکھ کر ڈر گیا اور حضرت نبی کریم ﷺ کی طرف لوٹ آیا اور کہنے لگا اے اللہ کے رسول:

وہ تو میرے قتل کے ارادے سے آ رہے تھے۔ چنانچہ آپ ﷺ بڑے غضناک ہوئے اور خالد بن ولید کو ان کی طرف بھیجا چاہا، یا بھیج بھی دیا۔ بعد ازاں آپ ﷺ کو خبروں کی تحقیق اور چھان بین کر لینے کا حکم دیا گیا تو اس سلسلے میں اللہ کا فرمان نازل ہوا:  
”کہ اے ایمان والوگر کوئی فاسق تمہارے پاس کسی قسم کی خبر لائے تو اس کی تحقیق کر لیا کرو، ایسا نہ ہو کہ تم کسی قوم کو بغیر تحقیق کیے نقصان پہنچا بیٹھو پھر تم اپنے کیے پر پچھتا نے بیٹھ جاؤ۔“

جب صحابہ نے چھان بین کی تو انہوں نے کہا: ”ہم لڑنے کے لیے نہیں بلکہ صدقات لے کر آئے تھے کیونکہ نبی کریم ﷺ کا نماستہ لیٹ ہو گیا تھا۔

دوسرالزام یہ تھا کہ وہ نشے کی حالت میں فجر کی نماز پڑھاتا تھا۔ ایک مرتبہ اس نے فجر کی چار رکعات پڑھا کر سلام پھیرا اور کہا، اور پڑھاؤ؟

انہوں نے اس سے کہا کہ تم تو اتنے دنوں سے زیادہ پڑھا رہے ہو، پھر لوگ حضرت عثمان کی طرف گئے اور ان کی شکایت کی، تو حضرت عثمان نے ان کو شراب نوشی کی حد لگانی۔<sup>①</sup>

مقصد یہ ہے کہ ولید بن عقبہ پر دوالزام لگائے گئے۔ پہلا لزام تو مفسرین کے ہاں مشہور ہے اور مسند احمد میں حسن سند سے مروی بھی ہے کہ یہ آیت ولید بن عقبہ کے قصے میں نازل ہوئی۔<sup>②</sup> لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ ولید ہی فاسق

<sup>①</sup> مسلم کتاب الحدود نمبر ۳۸،

<sup>②</sup> احمد: ۴/۲۷۹

ہو۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے تمام مومنوں کو عام حکم دیا ہے کہ وہ خبر لانے والے کی تحقیق کر لیا کریں (نہ خاص ولید بن عقبہ کی خبر کی)

اور اگر اللہ نے انہیں فاسق کہا تھا تو کیا وہ ساری عمر فاسق رہا؟

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةٍ شَهَادَةً فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَ لَا تَقْبِلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ [النور: ٤]

”اور جو لوگ پاکدا من عورتوں پر تہمت لگائیں پھر (اس الزام کی صداقت پر)

چار گواہ پیش نہ کریں تو انہیں اسی (۸۰) درجے لگائے جائیں۔ اور آئندہ کبھی

ان کی کوئی گواہی قبول نہ کرو۔ یہی لوگ دراصل فاسق ہیں۔“ پھر فرمایا:

﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾

”مگر وہ لوگ بعد ازاں تو بہ کر لیں اور اصلاح کرو یہ اختیار کر لیں تو یقیناً اللہ  
معاف کرنے والا رحم کرنے والا ہے۔“

اگر ہم فرض کر لیں کہ یہ آیت ولید بن عقبہ کے بارے میں ہی نازل ہوئی تھی  
تو کیا اس کی توبہ کا دروازہ بند ہو گیا؟ جبکہ اس کی زندگی قابلِ رشک تھی۔

رہا شراب نوشی کا معاملہ! تو پہلی بات یہ ہے کہ اس کا علم اللہ کے پاس ہے  
تاہم صحیح حدیث کی تکذیب بھی نہیں کرتے کیونکہ انہیں شراب نوشی کی حد ضرور لگائی  
گئی جیسے کہ بخاری و مسلم میں منقول ہے لیکن کیا اس کے متعلق یہ بات ثابت ہے کہ  
اس نے شراب پی تھی؟ یہ ایک الگ بحث ہے۔

(ان کوحد لگانے کا واقعہ اس طرح ہے) کہ جب ولید بن عقبہ کوفے کے گورنر تھے  
تو دو کوفی، کوفہ سے نکل کر مدینہ منورہ میں حضرت عثمان کے پاس آئے اور ان کے سامنے  
یہ بات کہی کہ ہم نے ولید بن عقبہ کو نشے کی حالت میں نماز فجر پڑھاتے دیکھا ہے۔

ایک نے کہا کہ: ”میں نے اسے نشے میں دیکھا۔“ اور دوسرے نے کہا: ”  
میں نے اسے قے کرتے دیکھا۔“

حضرت عثمان نے فرمایا: ”اس نے قے کی ہے تو شراب پینے کے بعد ہی کی ہے۔“  
اس موقع پر حضرت علی المتصفی اور حضرت حسن بن علی اور عبد اللہ بن  
جعفر رض بھی موجود تھے، تو حضرت عثمان نے ولید بن عقبہ کو حدگلوائی اور پھر کوفہ  
کی گورنری سے معزول کر دیا۔

لیکن کچھ اہل علم نے ان گواہوں کی گواہی مشکوک قرار دی ہے۔ حدود الواقعہ تو صحیح ہے  
کیونکہ وہ تو صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں موجود ہے۔ لیکن کیا دونوں کو فی گواہ سچ تھے یا نہیں؟  
جو کوئی اس مسئلہ پر سیر حاصل بحث پڑھنا چاہتا ہے اسے محب الدین الخظیب  
کے حاشیے والی کتاب العواصم من القواصم کا مطالعہ کرنا چاہیے۔ کیونکہ انہوں  
نے ان کو فی گواہوں پر جرح کی ہے اور ثابت کیا ہے کہ وہ کوئی ثقہ گواہ نہیں تھے  
(بلکہ محض سازشی تھے۔) <sup>①</sup>

اگر ان کی گواہی سچی بھی ہو تو حضرت عثمان پر کوئی گرفت نہیں، ان کے سامنے  
شراب نوشی کی گواہی پیش ہوئی تو انہوں نے اسے حدگلوا کر معزول کر دیا، کیا حضرت  
عثمان نے غلطی کی؟ نہیں، بلکہ عین انصاف کیا۔

عثمان نے غلطی نہیں کی بلکہ یہ تو ان کی خوبی ہے کہ انہوں نے اپنے قریبی رشتہ  
داروں کو حدگلوائی اور کوئی قراابت داری آڑے نہ آئی اور اسے معزول بھی کر دیا۔  
اور کیا ولید بن عقبہ معصوم تھا؟

ہم ابتداء میں ذکر کر چکے ہیں کہ ہم اصحاب رسول ﷺ کی عصمت دری  
کے قائل نہیں۔ اور پھر حضرت عمر رض کے دور میں بھی ایک صحابی حضرت قدامہ بن  
مظعون نے اللہ تبارک و تعالیٰ کے اس فرمان کو جواز بنا کر شراب نوشی کر لی۔

کہ اس نے فرمایا ہے:

﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِيمَا طَعَمُوا إِذَا مَا أَتَقَوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ أَتَقَوْا وَآمَنُوا ثُمَّ أَتَقَوْا وَأَحْسَنُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [السائدہ: ۹۳] ﴿۰﴾

”کہ ان لوگوں پر جو ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کیے، ان کے کھانے پینے پر کوئی گناہ نہیں جبکہ وہ ڈرتے رہیں اور ایمان رکھیں اور نیک عمل کریں پھر بھی ڈرتے رہیں اور ایمان رکھیں پھر بھی ڈرتے رہیں اور اچھے کام کریں اور اللہ اچھے کام کرنے والوں کو پسند کرتا ہے۔“

تو حضرت عمر بن عقبہؓ نے ان کو درست مطلب سمجھایا، پھر انھیں معزول کر دیا اور ولید بن عقبہ کے معزول کرنے سے حضرت عثمانؓ کی فضیلت ثابت ہوئی کیونکہ انہوں نے اپنی قریبی کی غلطی پر گرفت کی اور اسے گورنری سے معزول کر دیا اور اس پر حدنافذ کر دی۔  
یہ تھے حضرت عثمانؓ کے گورنر، ان میں سے صرف اکیلے ولید بن عقبہ ہیں جن پر انگشت نمائی ہوتی ہو، حضرت عثمان پر نہیں ہو سکتی، اگر کوئی قبل اعتراض بات ہے تو اس کا ولید بن عقبہ ذمہ دار ہے نہ کہ حضرت عثمانؓ [رضی اللہ عنہ]

### ﴿۰۰۰۰۰﴾ دوسرا اعتراض

کہ انہوں نے حضرت ابوذر رغفاریؓ کو بذہ کی طرف جلاوطن کر دیا تھا۔  
اس سلسلے میں سیف بن عمر کے حوالے سے تاریخ طبری وغیرہ میں جو کچھ بیان ہوا ہے وہ یہ ہے، کہ حضرت امیر معاویہؓ اور حضرت ابوذرؓ کے درمیان اختلاف سا ہو گیا، تو حضرت معاویہؓ نے حضرت عثمان کی طرف پیغام بھیجا کہ حضرت ابوذرؓ نے لوگوں کو ہم سے بدظن کرنا شروع کر دیا ہے، تو انہوں نے جواباً پیغام بھجوایا کہ انہیں میرے پاس بھیج دو، تو حضرت ابوذر کو حضرت عثمان کی طرف بھیج دیا گیا۔

چنانچہ آپ نے انہیں ملامت کی تو وہ ربڑہ کی طرف نکل گئے۔ ①

یہ ہے سیف بن عمر (متهمن بالکذب اور متزوک راوی) کی روایت۔ لیکن ہمارے پاس اس قضیہ کے متعلق اس سے زیادہ مستند اور صحیح روایات ہیں۔ جنہیں امام بخاریؓ نے اپنی صحیح میں روایت کیا ہے۔ چنانچہ انہوں نے حضرت زید بن وہب سے بیان کیا ہے:

”میں ربڑہ سے گذر اتوہاں مجھے ابوذر ملے، میں نے ان سے کہا: ”کہ آپ یہاں کیوں رہتے ہیں؟ انہوں نے بتایا کہ میں شام میں تھا کہ میرا، حضرت معاویہؓ سے، ان لوگوں کے متعلق جھگڑا ہو گیا، جو سونے چاندی کو جمع کر کے رکھ لیتے ہیں۔ حضرت معاویہؓ کہتے تھے یہ اہل کتاب کے بارے میں نازل ہوئی ہے اور میں کہتا تھا کہ یہ ہمارے متعلق بھی نازل ہوئی ہے اور ان کے متعلق بھی، اور اس مسئلے میں میرے اور ان کے درمیان بحث طول پکڑنے لگی، تو انہوں نے حضرت عثمانؓ کی خدمت میں میری شکایت کر دی، کہ یہ اس طرح کے مسائل میں بحث کرتے ہیں اور لوگوں کو بھڑکاتے ہیں۔ ②

تو امیر المؤمنین نے مجھے خط لکھ کر مدینہ منورہ پلے آنے کا حکم دے دیا۔ تو میں مدینے آگیا، چنانچہ لوگ مجھے یوں دیکھنے آئے کہ گویا انہوں نے مجھے پہلے کبھی نہ دیکھا ہو۔ چنانچہ میں نے اس بات کا حضرت عثمانؓ سے تذکرہ کیا تو آپ نے فرمایا:

❶ تاریخ طبری / ۳۳۵

❷ سب جانتے ہیں کہ اس مسئلے میں حضرت ابوذر کا نظر یہ تھا کہ انسان اپنی ضرورت سے زیادہ اپنے پاس کچھ نہ رکھے، جبکہ صحابہ کرام کی اکثریت اس نظریے کے خلاف تھی اور آج کل اس مسئلے پر تقریباً اجماع ہو گیا ہے کہ انسان زکوٰۃ ادا کر کے یہ چیزیں اپنے پاس رکھ سکتا ہے، اسی لیے امام بخاری نے ایک باب قائم کیا ہے کہ جس چیز کی زکوٰۃ ادا کی جائے وہ کمز میں داخل نہیں۔ اور اس کے تحت یہ حدیث ذکر کی ہے نیز حضرت عبداللہ بن عمر اور دیگر صحابہ کرام کا بھی بھی مذهب ہے، لیکن ابوذر کہتے تھے کہ خواہ زکوٰۃ ادا کر دی جائے پھر بھی ضرورت سے زائد سونا چاندی رکھنا منع ہے۔ حضرت معاویہ اسی مسئلے پر ان سے اختلاف رکھتے تھے۔

”اگر آپ چاہیں تو یہاں سے منتقل ہو جائیں تو میں یہاں قریب ہی رہنے لگا ہوں اس وجہ سے میں یہاں ٹھہرا ہوا ہوں۔ اور اگر وہ مجھ پر جبشی کو بھی امیر بنادیں تو میں اس کی بات سنوں گا اور اطاعت کروں گا۔“<sup>①</sup>

(اس مستند اور صحیح روایت سے معلوم ہوا کہ) حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے حضرت ابوذر کو ربڑہ کی طرف جلاوطن نہیں کیا تھا اور نہ ہی حضرت معاویہ نے انہیں شام سے بے عزت کر کے مدینہ بھجوایا (ان کے متعلق اس طرح کی کہانیاں) سفید جھوٹ ہیں [رضی اللہ عنہم]۔ یہ تھا حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ کا قصہ (لیکن کذاب راویوں نے اسے رائی سے پہاڑ بنادیا)

بلکہ (شہرہ آفاق محدث اور مؤرخ) ابن سعد نے اس قصے کو جید سند کے ساتھ روایت کیا ہے، کہ جب وہ ربڑہ کی طرف نکلنے تو فرمایا:

میں نے حضرت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا:

”کہ جب آبادی سلع (پہاڑ) تک پہنچ جائے تو یہاں سے کل جانا.....“<sup>②</sup> اس بنا

پر ان کا (مدینہ سے) نکلنا گویا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کی بنار پر تھا اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بھی مردی ہے کہ:

”کہ اللہ ابوذر پر رحم فرمائے وہ تن تھا چلے گا اور تن تھا ہی مرے گا اور تن تھا ہی اٹھے گا۔“<sup>③</sup> رضی اللہ عنہ و ارضہ

### ﴿۰۰۰۰۰﴾ تیسرا اعتراض

مروان کو افریقہ کے مال غنیمت سے پانچواں حصہ

① صحیح بخاری کتاب الزکوٰۃ حدیث: ۱۴۰۶

② طبقات ابن سعد ۴/ ۲۲۶

③ حاکم: ۳/۵۰ و صححہ مگر زہبی نے اسے مرسلا کہا ہے۔ نیز کہا کہ اس کی سند میں ایک انتہائی ضعیف راوی ”برید بن سفیان“ ہے۔

جبکہ یہ سفید جھوٹ ہے۔ حضرت عثمان سے ایسا کرنا ثابت نہیں کیا جاسکا۔ سید قطب (شہید) مصری نے بھی سبائیوں کے کوڑے کرکٹ سے ایسی مکروہ اور بے سندر روایات اکٹھی کر کے، اس بہتان کوئی ثابت کرنے کی کوشش کی لیکن جھوٹ کے پاؤں کہاں؟ (مترجم)

### ﴿ چوتھا اعتراض ﴾

#### قرآن مجید کے نسخوں کو جلانا

(اس کی حقیقت یہ ہے کہ) حضرت خدیغہ بن یمان رضی اللہ عنہ نے حضرت امیر المؤمنین عثمان رضی اللہ عنہ کی خدمت میں یہ بات پہنچائی کہ لوگ قرآن (کی مجوزہ قراءت کے معاملے) میں تفرقہ بندی کا شکار ہو کر آپس میں شدید اختلاف کرنے لگے ہیں اور نوبت یہاں تک پہنچ چکی ہے کہ ان پر قرآن سے کفر کا اندیشہ ہونے لگا ہے اور انہوں نے امیر المؤمنین عثمان رضی اللہ عنہ سے مطالبہ کیا کہ لوگوں کو قرآن کی ایک قراءت پر اکٹھا کیا جائے اور قرآن کو دوسری مرتبہ جمع کیا جائے۔<sup>①</sup>

چنانچہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے دوسری مرتبہ قرآن جمع کرنے کا حکم دے دیا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے جن نسخوں کو جلانے کا حکم دیا تھا ان میں کچھ آیات منسوخ التلاوة بھی تھی، جنہیں چند صحابہ کرام نے باقی رہنے دیا تھا، اور پھر وہ نسخے اس ترتیب کے خلاف تھے، جو آخری مرتبہ حضرت جبرايل نے حضرت نبی کریم ﷺ کے سامنے پیش کی تھی، اور بعض نسخوں میں چند صحابہ کرام کی اپنی تفسیریں شامل تھیں، اس لیے انہوں نے ان نسخوں کو جلا دینے کا حکم دے دیا اور ایک مصحف شریف لکھوا کیا اور اس میں (تمام) قرأتیں ہیں اور آنحضرت ﷺ سے ثابت شدہ کسی قراءت کو لغوار نہیں دیا۔

امام ابن العربي ماکلی عزیزیہ ایک مصحف کے سوا باقی مصاحف کو جلانے اور ایک اسی نسخے پر لوگوں کو جمع کرنے کے متعلق فرماتے ہیں:

<sup>①</sup> صحیح بخاری کتاب فضائل القرآن، باب جمع القرآن: ۶۸۷

کہ یہ ان کی عظیم ترین نیکی اور بہت بڑی خوبی ہے کیونکہ انہوں نے اختلاف کی جڑ ختم کر دی اور اللہ نے آپؐ کے ہاتھ سے قرآن کی حفاظت کی۔<sup>①</sup>  
مگر (دیکھئے) انہوں نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی اس عظیم نیکی اور خوبی کو (کس طرح) آپؐ کی غلطی اور جرم مٹھرا یا ہے! (کسی نے سچ کہا ہے)

وَ عَيْنُ الرِّضا عَنْ كُلِّ عَيْبٍ كَلِيلٌ

كَمَا أَنَّ عَيْنَ السُّخْطِ تُبَدِّي الْمَسَاوِيَا

”کہ محبت و خوشی کی آنکھ ہر عیب سے بند رہتی ہے۔ لیکن ناراضی کی آنکھ عیوب برائیں اچھا لاتی ہے (اور اچھائیوں پر پردہ ڈالتی ہے)۔“

### ﴿۰۰۰۰۰﴾ پانچواں اعتراض

وہ کہتے تھے کہ: ”کہ آپؐ نے حضرت عبد اللہ بن مسعود کو اتنا مارا کہ ان کی انتریاں پھٹ گئیں اور حضرت عمار بن یاسر کو اتنا مارا کہ ان کی پسلیاں ٹوٹ گئیں۔“  
اور یہ بھی سفید جھوٹ ہے، اگر ان کی انتریاں پھٹ جاتیں تو وہ زندہ نہ رہتے۔ حضرت عثمان پر یہ اعتراض مخصوص کذب و بہتان ہے۔ [رضی اللہ عنہ]<sup>۲</sup>۔ خلاصہ اس بحث کا یہ ہے کہ انہیں پیٹنا مخصوص باطل دعویٰ ہے، جو ثابت نہیں ہوسکا۔

### ﴿۰۰۰۰۰﴾ چھٹا اعتراض

وہ کہتے تھے کہ: ”انہوں نے چراغاہ کو وسعت دی (اور چراغاہ سے مراد وہ قطعہ زمین جو مرکزی حکومت نے صدقہ کے اونٹوں کے لیے مخصوص کر لیا ہو) حضرت رسول اللہ ﷺ کی بھی مخصوص چراغاہ تھی اور آپ ﷺ نے فرمایا: کہ «إِنَّمَا الْحُمْنَى حَمَى اللَّهِ وَ رَسُولِهِ»<sup>②</sup> کہ چراغاہ پر اللہ اور اس کے رسول کا ہی حق ہے۔“

❶ العواصم من القواصم: ۸۰

❷ البخاری = کتاب المساقات، باب لا حمى الا لله ولرسوله الحديث: ۲۳۷۰

حضرت عمر بن الخطاب نے صدقہ کے اونٹوں کے لیے چراگاہ مخصوص کی اور ان کے لیے خاص علاقہ مقرر کر دیا، تاکہ اس میں صرف صدقہ کے اونٹ چریں اور جب وہ موٹے تازے ہو جائیں تو لوگوں کے کام آ سکیں۔ جب حضرت عثمان کے دور میں صدقات بڑھ گئے تو انہوں نے اس مناسبت سے چراگاہ کو بھی وسیع کر دیا۔ تو مفسدین نے ان پر نکتہ چینی شروع کر دی اور یہاں تک کہہ ڈالا کہ:

”یہ جو تو نے چراگاہ کو وسیع کیا ہے اس کا تجھے اللہ نے حکم دیا ہے یا تو اللہ پر افتراباند ہتا ہے؟۔“

حضرت عثمان بن الخطاب نے جواب دیا:

”مجھ سے پہلے حضرت عمر بن الخطاب نے صدقہ کے اونٹوں کے لیے قطعہ زمین مخصوص کیا۔ جب میں خلیفہ بنا تو صدقہ کے اونٹ بڑھ گئے، اس لیے میں نے چراگاہ وسیع کر دی۔“

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے اس روایت کو صحیح سند کے ساتھ فضائل صحابہ میں بیان کیا ہے۔<sup>①</sup>

### ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ساتواں اعتراض ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿

وہ کہتے تھے کہ: ”انھوں نے سفر میں پوری نماز پڑھی۔“

(اس میں کوئی شک نہیں) کہ حضرت نبی کریم ﷺ نے سفر میں دور کتعین پڑھیں اور حضرت ابو بکر نے بھی سفر میں دور کتعین پڑھیں اور حضرت عثمان نے بھی اپنی خلافت کی ابتداء میں دو رکعتیں پڑھیں۔ پھر آپ نے پوری پڑھنی شروع کر دی۔

پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ فقہی و اجتہادی مسئلہ ہے، اس میں حضرت عثمان نے اجتہاد کیا لیکن خطا ہو گئی تو کیا ہوا؟ جب اس اجتہاد میں ان سے غلطی ہوئی تو کیا یہ خطا

ان کے خون کو حلال کر سکتی ہے؟ اور پھر انیاء کرام علیہم السلام کے علاوہ معصوم کون ہے؟ پھر اہل علم کے درمیان اس مسئلہ پر اختلاف بھی ہے بہت سے اہل علم کہتے ہیں کہ نماز قصر مستحب سنت ہے۔<sup>①</sup>

حضرت عثمان نے صرف یہی کیا تھا کہ انہوں نے مستحب عمل کو چھوڑ دیا اور جواز پر عمل کر لیا یا انہوں نے رخصت چھوڑ دی اور عزمیت کو اپنالیا۔ رہی یہ بات کہ انہوں نے پوری نماز کیوں پڑھی؟

اس کا جواب یہ دیا گیا ہے کہ آپ نے ایسا دو وجوہات میں سے کسی ایک وجہ سے کیا۔

۱۔ کیونکہ انہوں نے مکہ میں شادی کر لی تھی اور وہ سمجھتے تھے کہ وہ اپنے شہر مکہ میں ہیں اس لیے وہاں پوری نماز ادا کی۔

۲۔ وہ اس بات سے ڈر گئے ہوں کہ (حج کے موقع پر آئے ہوئے) دیہاتی لوگ غلط فہمی میں بتلا ہو جائیں گے اور وہ اپنے ملکوں میں جا کر (ہمیشہ) قصر پڑھنا شروع کر دیں۔ لہذا آپ نبی اللہ نے اس لیے نماز پوری پڑھی کہ ان کو آگاہ کر سکیں کہ اصلاً نماز کی چار رکعتیں ہیں۔ تاہم اس کا اصل سبب اللہ تبارک و تعالیٰ کو معلوم ہے۔

جب سیدہ عائشہ طاہرہ نبی نے سفر میں پوری نماز ادا کی تو لوگوں نے حضرت عروہ بن زبیر سے اس کا سبب پوچھا تو آپ نے فرمایا:

کہ انہوں نے حضرت عثمان نبی کی طرح تاویل کر لی تھی۔ مقصد یہ ہے کہ حضرت عثمان نے تاویل کی تھی۔<sup>②</sup>

① مالک، شافعی، اوزاعی، احمد کا یہی مذهب ہے، مغفی ابن قدامہ ۵/۲

② حضرت ابو عبد اللہ جعفر الصادق سے کلینی کی کتاب الکافی میں روایت ہے کہ حریم میں پوری نماز پڑھنا افضل ہے۔

## ﴿۰۰۰۰۰ آٹھواں، نانوال اور دسوال اعتراض﴾

”کہ آپ غزوہ بدر میں شریک نہ ہوئے تھے۔“

”اور احمد کے دن فرار ہو گئے تھے اور بیعت رضوان میں حاضر نہ ہوئے تھے۔“  
 صحیح بخاری میں حضرت عثمان بن موهب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ: ”ایک مصری باشندہ (ہمارے پاس آیا اور پوچھنے لگا: ”تم کون سے قبیلہ سے ہو؟“) ان لوگوں نے کہا: ”قریش سے۔“ وہ کہنے لگا: ”تم میں وہ بزرگ آدمی کون صاحب ہیں؟“  
 لوگوں نے کہا: ”حضرت عبداللہ بن عمر“ تو وہ ان کے پاس آیا اور کہنے لگا: ”اے عبد اللہ بن عمر میں آپ سے ایک بات پوچھنا چاہتا ہوں وہ مجھے بتا دیجئے۔“

1۔ کیا آپ جانتے ہیں کہ عثمان احمد کے دن فرار ہوئے تھے؟ فرمایا: ”ہاں“

2۔ کیا آپ جانتے ہیں کہ وہ جنگ بدر سے بھی غائب تھے؟ فرمایا: ”ہاں“

3۔ آپ یہ بھی جانتے ہیں کہ وہ بیعت رضوان سے بھی غائب تھے؟ فرمایا: ”ہاں“  
 مصری کہنے لگا: ”اللہ اکبر، (یعنی اس کے خیال میں حق واضح ہو گیا) تو  
 حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے اسے کہا: ”آؤ میں تمہیں ان کی وجوہات بیان کرتا  
 ہوں۔“

احمد کے دن ان کا فرار ہونا: تو میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو معاف  
 کر دیا تھا اور ان کی بخشش کا اعلان کرتے ہوئے فرمایا:

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُوا مِنْكُمْ يَوْمَ التَّقْوَى الْجَمِيعَانِ إِنَّمَا إِسْتَرَّ لَهُمُ الشَّيْطَانُ  
 بِعِظِّ مَا كَسَبُوا وَ لَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ﴾

”تم میں سے جو لوگ دو جماعتوں کی مذہبیت (جنگ احمد) کے دن روگردائی ہو  
 گئے تھے ان کو محض شیطان نے پھسایا تھا ان کے کسی عمل کی وجہ سے اور اللہ نے  
 ان کو معاف کر دیا۔ بے شک اللہ بخششہار اور بردبار ہے۔“

بدر کے دن، ان کا غائب ہونا: اس کی وجہ یہ بنی کہ ان کے نکاح میں حضرت نبی کریم ﷺ کی لخت جگر قیہ علیہ السلام تھیں اور وہ مریضہ تھیں تو آپ ﷺ نے انہیں حکم دیا کہ آپ کو اس آدمی جتنا اجر ملے گا جو بدر میں شامل ہوا اور اس کے برابر مال غنیمت بھی (بانابریں وہ جنگ بدر میں شریک نہ ہو سکے اور آپ ﷺ نے انہیں جنگ بدر سے ان کے حصہ کا مال غنیمت بھی دیا تھا)

باقي رہا ان کا بیعت رضوان سے غائب رہنا: اگر مکہ والوں کی نگاہوں میں حضرت عثمان سے بڑھ کر کوئی معزز ہوتا تو آپ ﷺ ان کی بجائے اسے بھیج دیتے<sup>①</sup> چنانچہ حضرت نبی کریم ﷺ نے انہیں بھیج دیا اور بیعت رضوان، حضرت عثمان کے مکہ جانے کے بعد منعقد ہوئی تھی۔ اس وجہ سے حضرت نبی کریم ﷺ نے اپنے داہنے ہاتھ کو حضرت عثمان کا ہاتھ قرار دے کر اپنے دوسرے ہاتھ پر مارا اور فرمایا: یہ بیعت عثمان کی ہے۔ (اتنا کچھ بتانے کے بعد)

حضرت عبداللہ بن عمر نے فرمایا: یہ جوابات بھی اپنے ساتھ لیتا جا۔<sup>②</sup>

### ﴿ ۰۰۰ ۰۰۰ ﴾ گیارہواں اعتراض

وہ کہتے تھے کہ: آپ نے عبید اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کو ہر مزان کے بدالے میں قتل کیوں نہ کیا؟۔

كتب تاریخ میں مشہور ہے کہ جب ابوالاؤ لمبوی نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو خبر مار کر خاک و خون میں تراپا دیا تو لوگوں نے اس پر گاؤں نما ایک کپڑا چینک دیا تو اس نے (اپنے آپ کو) گرفتار

<sup>①</sup> حضرت رسول کریم ﷺ نے حضرت عثمان کو مکہ والوں کی طرف اس لیے بھیجا تھا کہ وہ انہیں بتا دیں کہ حضرت رسول مقبول ﷺ عمرہ ادا کرنے آئے ہیں اور ان کے جانے کے بعد بیعت رضوان ہو گئی، بلکہ سیرت کی کتابوں میں مشہور ہے کہ یہ بیعت حضرت عثمان کا انتقام لینے کے لیے منعقد ہوئی تھی کیونکہ آپ کو انواع ملی تھی کہ عثمان شہید کر دیئے گئے ہیں، تو آپ نے ان کا بدلہ لینے کے لیے اپنے صحابہ سے بیعت لی۔ لیکن یہ مخفی افواہ تھی۔

<sup>②</sup> صحیح بخاری کتاب فضائل الصحابة باب مناقب عثمان: ۳۶۹۸

ہوتا دیکھ کر) خود کشی کر لی۔ ① جب صحیح ہوئی تو عبید اللہ بن عمر نے مجوسی سے مسلمان بننے والے شخص ہر مزان قتل کر دیا۔ جب اس سے سبب پوچھا گیا تو اس نے جواب دیا:  
کے امیر المؤمنین کے قتل سے تین دن پہلے یہ ابو لواہ مجوسی کے ساتھ تھا ② اور  
اس وقت ابو لواہ کے پاس وہی خبر تھا جس سے اس نے حضرت عمر قتل کیا تھا۔ چنانچہ  
 Ubaidullah bin عمر نے یہ سمجھ کر کہ ہر مزان بھی اس جرم میں ابو لواہ کے ساتھ شریک ہے،  
اسے جا کر قتل کر دیا۔

چنانچہ عبید اللہ بن عمر کو حضرت سعد بن ابی وقاص کے گھر قید کر دیا گیا اور  
حضرت عثمان نے اصحاب رسول ﷺ کو اکٹھا کر کے ان کی رائے لی۔  
ان میں سے کسی نے کہا: ”قصاصًا قتل کر دینا چاہیے کیونکہ اس نے مسلمان کو  
قتل کر دیا ہے۔

کسی نے کہا: دو دن قبل حضرت عمر قتل ہو گئے اب ہم ان کے بیٹے کو قتل کر دیں  
تو آں خطاب پر کیا گذرے گی؟

کسی نے کہا: ”کہ اس نے نا ویلا قتل کیا ہے (یعنی اپنے باپ کا شریک قاتل سمجھ کر)  
یہاں ہر مزان کے بد لے عبید اللہ قتل نہ کرنے کی تین توجیہات سامنے آئیں:

#### پہلی توجیہ:

عبد الرحمن بن ابو بکر صدیق کے مشاہدے کے مطابق حضرت عمر کے قتل میں  
ہر مزان، ابو لواہ کا معاون، اس بنا پر وہ قتل کا مستحق تھا۔ جیسے کہ بخاری شریف میں  
حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا فرمان درج ہے کہ اگر صنعت کے تمام باشندے کسی آدمی کے قتل  
میں شریک ہوں تو میں سب کو قتل کر دوں گا۔ ③

① صحیح بخاری کتاب فضائل صحابہ باب قصہ البيعة نمبر: ۳۷۰۰

② سیف بن عمر کذاب کے حوالے سے طبری میں مذکور ہے کہ عبد الرحمن بن ابو بکر نے ان کو دیکھا تھا اور عبید اللہ کو اس کی خبر دی تھی۔ طبری ۳۰۳/۳

③ صحیح بخاری کتاب الدیات: ۶۸۹۶

### دوسری توجیہ:

یہ کہ حضرت نبی کریم ﷺ نے بھی حضرت اسامہ بن زید کو ایک ایسے آدمی کے قتل کرنے کی پاداش میں قتل نہ کیا تھا، جس نے بہت سے مسلمانوں کو قتل کرنے کے بعد اپنے بچاؤ کے لیے درخت کی پناہ لی اور لا الہ الا اللہ پڑھنا شروع کر دیا تھا۔  
البتہ آپ ﷺ نے اسامہ بن زید کو بلا کریہ بات ضرور کہی کہ تو نے اسے لا الہ الا اللہ کہنے کے بعد قتل کیا ہے؟

اسامہ نے جواب دیا: اس نے تلوار کے خوف سے کلمہ پڑھا تھا۔

آپ نے فرمایا: کیا تو نے اس کا دل چیر کر دیکھ لیا تھا؟ چنانچہ آپ ﷺ مسلسل یہ کہتے رہے کہ تو نے لا الہ الا اللہ کے اقرار کے بعد قتل کر دیا؟۔

اسامہ کہتے ہیں کہ میں آرزو کرنے لگا، کاش کہ میں آج ہی مسلمان ہوا ہوتا۔ ①

الغرض حضرت نبی کریم ﷺ نے حضرت اسامہ پر اس لیے حد قائم نہ کی کہ وہ متاؤل تھے۔ اسی بنا پر حضرت عثمان نے بھی عبد اللہ پر حد قائم نہ کی کیونکہ وہ متاؤل تھے۔

### تیسرا توجیہ:

یہ کہ ہر مزان کا سر پرست کوئی نہ تھا اور جس مقتول کا کوئی سر پرست نہ بنے اس کا سر پرست حکومت کا سربراہ ہوتا ہے، لہذا وہ قصاص سے دستبردار ہو گئے اور دیت ادا کر دی اور یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ اس کا ایک بیٹا تھا جس کا نام قائد بان تھا اور وہ دعویٰ قصاص سے دستبردار ہو گیا تھا۔ ②

لیکن اس کی سند صحیح نہیں۔ البتہ یہ بات تاریخ میں مشہور بہت ہے، اس لیے ہم نے اس کے جواب میں تاریخی کتب کا مشہور واقعہ ذکر کر دیا ہے۔

① صحیح بخاری کتاب المغازی: ۴۲۶۹، مسلم کتاب الایمان/ ۱۵۹

② طبری ۳۰۵/۳، اس قصے کا انعام کذاب راوی سیف بن عمر پر ہے۔

## بِارْصَوَالْ اعْتَرَاضٌ

”کہ انہوں نے جمعہ کے دن دوسری اذان کا اضافہ کیا۔“

اس کا جواب یہ ہے کہ حضرت نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

”عَلَيْكُمْ بِسُنْتِيْ وَ سُنْنَةِ الْخُلْفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ مِنْ بَعْدِيْ“<sup>①</sup>

”کہ تم پر میری سنت لازم ہے اور میرے بعد (میرے) خلافے راشدین کی سنت لازم ہے۔“

اور یہ اضافہ، خلافے راشدین کی سنت سے تعلق رکھتا ہے اور اس بات میں کوئی شک نہیں کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ خلافے راشدین میں سے ہیں، اور انہوں نے مصلحت سمجھی کہ لوگوں کو نماز جمعہ کے وقت کی نزدیکی سے آگاہ کرنے کے لیے اذان کہی جائے، کیونکہ مدینہ منورہ کی آبادی بڑھ گئی تھی۔ چنانچہ انہوں نے اس مسئلہ پر اجتہاد کیا اور تمام صحابہؓ نے موافقت کی اور یہ عمل تسلسل کے ساتھ جاری رہا اور اس میں کسی نے بھی مخالفت نہیں کی، حتیٰ کہ حضرت علی المرتضی اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور سے لے کر بنو امیہ اور بنو عباس کے دور تک یہی دستور جاری رہا اور ہمارے آج کے دور تک کسی مسلمان نے اس کی مخالفت نہیں، لہذا یہ مسلمانوں کے اجماع سے سنت قرار پائی۔ اور یہ ایسی سنتوں میں سے ہے جن کے متعلق حضرت نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

”عَلَيْكُمْ بِسُنْتِيْ وَ سُنْنَةِ الْخُلْفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ مِنْ بَعْدِيْ“

علاوه ازیں اس اذان کا اصل شرع میں موجود ہے اور وہ ہے سحری کی اذان۔ چنانچہ حضرت عثمان نے اس اذان پر جمعہ کی اذان کو قیاس کر لیا۔

<sup>①</sup> سنن ابو داؤد، کتاب السنۃ ۴۶۰۷، سنن ترمذی کتاب العلم: ۲۶۷۶

## تیرھواں اعتراض

انہوں نے حکم بن العاص کو واپس بلا لیا حالانکہ حضرت رسول کریم ﷺ نے اسے جلاوطن کر دیا تھا۔ اس بہتان کے تین جوابات ذکر کیے جاتے ہیں۔

پہلا جواب تو یہ ہے کہ یہ ثابت نہیں ہے اور نہ ہی اس کی کوئی صحیح سند ہے۔ دوسرا جواب یہ ہے کہ حکم، فتح مکہ کے دن مسلمان ہونے والوں میں سے ہے اور اس کا تعلق طلاقاء سے ہے اور طلاقاء مکہ کے رہنے والے تھے، وہ مدینہ میں بنتے ہی نہ تھے، اس کو آپ ﷺ کس طرح جلاوطن کر سکتے تھے، جبکہ وہ اصلاً مدینہ منورہ کے رہنے والوں میں سے نہ تھا۔

تیسرا جواب یہ ہے کہ ہماری شریعت میں جلاوطنی کی مدت زیادہ سے زیادہ ایک سال ہے اور ساری زندگی جلاوطن کرنے کا ثبوت اللہ کی شریعت میں نہیں ہے اور وہ کون سا جرم ہے جس کی سزا یہ ہو کہ انسان کو ساری زندگی جلاوطن کر دیا جائے؟

جلاوطنی، حکمران کی طرف سے تعریی سزا ہوتی ہے، اگر ہم فرض کر لیں کہ حضرت نبی کریم ﷺ نے واقعی اسے جلاوطن کیا تھا اور وہ حضرت نبی کریم ﷺ کی زندگی میں بھی اور پھر خلافت ابو بکر صدیق اور عمر فاروق میں بھی جلاوطن رہا ہو، پھر حضرت عثمان نے واپس بلا لیا ہوتا کتنے سالوں بعد؟ تقریباً پندرہ سال بعد اور اس میں کیا حرج ہے؟ اور یہ بھی اس وقت ہے جب یہ بات ثابت ہو جائے حالانکہ یہ تو ثابت ہی نہیں۔

علاوہ ازیں حضرت نبی مکرم ﷺ نے عبد اللہ بن سعد بن ابی السرح کے متعلق حضرت عثمان کی سفارش کو قبول کر لیا تھا، حالانکہ وہ مرتد ہو گیا تھا، تو حکم نے

اس سے بڑا جرم تو نہ کیا تھا کہ حضرت رسول کریم ﷺ، عبد اللہ بن سعد کو تو معاف کر دیں اور اسے معاف نہ کریں۔

یہ تھے حضرت عثمانؓ پر اعتراضات! جن میں کچھ تو سفید جھوٹ تھے۔

اور کچھ تھے تو محاسن لیکن انہیں عیب بنا دیا گیا۔

اور کچھ اجتہادی امور تھے جن میں آپ سے غلطی ہوئی یا آپ درست رہے۔

اور کچھ غلطیاں واقعی ہوئیں لیکن وہ غلطیاں ان کی نیکیوں کے سمندر میں غرق

ہو گئیں۔ رضی اللہ تبارک و تعالیٰ عنہ

### شہادت عثمان رضی اللہ عنہ

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف اس طرح کے فتنہ انگیز پروپیگنڈے کے بعد ۳۵ھ میں کوفہ اور بصرہ کے بد و اور مصر کے بد فطرت اوباش، بظاہر حج کرنے اور دراصل حضرت عثمان کے خلاف بغاوت کے لیے (مدینہ منورہ کی طرف) جل پڑے۔ ان کی تعداد کے متعلق مختلف اندازے لگائے گئے ہیں، یہ بھی کہا گیا ہے کہ دو ہزار مصر سے، دو ہزار کوفہ سے اور دو ہزار بصرہ کے باشندے تھے۔ اور یہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ ان کی تعداد مجموعی طور پر دو ہزار تھی۔ علاوہ ازیں دیگر اقوال بھی موجود ہیں۔ کیونکہ باقاعدہ اعداد و شمار تو تھے نہیں، لیکن اتنا ضرور ہے کہ وہ دو ہزار سے کم اور چھ ہزار سے زیادہ نہ ہوں گے۔

چنانچہ وہ مدینہ میں سے داخل ہو گئے اور حضرت عثمان کے گھر کا محاصرہ کر لیا اور ان سے منصب خلافت سے دستیرداری کا مطالبہ کر دیا۔ یہ لوگ اپنے اپنے قبائل کے جنگجو بدمعاش تھے اور دھمکی وزور بازو سے حضرت عثمان کو معزول کرنے آئے تھے۔ انہوں نے ذوالقدر کے آخری دنوں میں آپ کے گھر کا محاصرہ کیا اور ۱۸۱ھارہ ذی الحجه تک آپ کو محاصرے میں رکھا، اور یہی دن آپ کی شہادت کا دن تھا۔